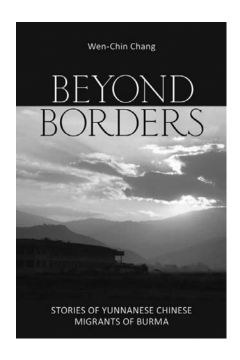
# 雲南之外的「雲南」

— F Wen-Chin Chang, Beyond Borders: Stories of Yunnanese Chinese Migrants of Burma

●馬健雄



Wen-Chin Chang, Beyond Borders: Stories of Yunnanese Chinese Migrants of Burma (Ithaca, NY: Cornell University Press, 2014).

## 一 誰是緬甸、泰國和 台灣的「雲南人」?

供職台灣中央研究院人文社 會科學研究中心的人類學家張雯勤 從事東南亞華人社會研究多年, 2014年,康奈爾大學出版社出版 了她的新著《超越邊界:緬甸華裔 雲南人的故事》(Beyond Borders: Stories of Yunnanese Chinese Migrants of Burma,引用只註頁 碼),這部有關東南亞華人社會的 民族志很快引起學界重視。張雯勤 以定居台灣的雲南人為切入點,跟 蹤研究這一群體的文化特徵,以及 他們所聯結的台灣、緬甸、泰國、 雲南和香港、廣東各地之間的社會 網絡和貿易聯繫。這一堅實新穎的 人類學研究,將1949年以後從雲南 流亡、長期滯留緬甸和泰國的國民

張雯勤在《超越邊界》 中以定居台灣的雲南 人為切入點, 跟歌 研究這一群體的文化 特徵,以及他們所 結的台灣、緬甸、、雲南和香港、廣 東各地之間的社會網 絡和貿易聯繫。 黨「孤軍」(以下簡稱「緬泰孤軍」) 和以他們為中心的海外雲南人社群 及東南亞華人移民的研究,推進到 一個新的高度。

對於東南亞「金三角」和緬泰 孤軍等問題,媒體和學界均有所關 注。但是除了對緬泰孤軍的流離悲 情和對「金三角」毒品問題的好奇 之外,人們對這一流離緬甸和泰北 的雲南政治移民群體的了解,仍 然非常有限。從1950年代至今逾 六十年,因國共內戰和隨後中國大 陸的歷次政治運動而流亡緬甸、泰 國、老撾交界的「金三角」雲南美 民以及緬泰孤軍的後裔,如今已多 是第二和第三代人,他們的生活狀 況如何改變?他們如何維繫與雲 南、台灣等地的關係?

就筆者閱讀所及,除了張雯勤 的這部新著之外,尚未見到更多新 的報告和學術探討。不過,本書的 重點並非僅僅為滿足讀者對緬泰孤 軍等問題的好奇心而已,作者的研 究視野和抱負,更多是通過深入細 緻的民族志敍述,以緬泰孤軍和與 之相關的以移民後裔為核心的緬泰 「雲南人」社群為焦點,將他們所面 對的多層次、複雜的社會文化界限,以及他們跨越這些界限的社會能動力加以描述和剖析;同時,通過探討塑造緬泰「雲南人」跨越界限的文化能動力和社會流動性的關係,進而將近年來人類學界討論的社會邊界、社會能動性,以及個人與群體的關係,放置到一個以中、緬、泰邊疆地域文化、政治地理和社會網絡為描述對象的宏大社會圖景下進行觀察和解説。

在這部民族志中,作者以講述 一群生活在雲南之外的「雲南人」 的生活經歷的形式,首先介紹了 1949年後隨着國民黨在大陸的失 敗,一批雲南邊地民眾追隨國民黨 軍隊和滇緬邊境各縣地方政治領袖 流亡緬甸和泰國、成為政治難民的 歷史。在1980年代中國實行改革 開放政策之前,因為國內持續的政 治運動和東南亞政治局勢的變化, 境外「雲南人」與雲南故鄉的聯繫 完全中斷,他們的生活也深深捲入 了東南亞冷戰、國共之爭和緬甸的 社會變革等政治漩渦當中。到了 1960年代初,隨着「中緬劃界」的 完成和緬甸的社會主義化運動,原



1949年以後從雲南流亡、長期滯留緬甸和泰國的國民黨「孤軍」。(資料圖片)

本由李彌掌控的境外國民黨軍隊殘 部,被改編為國民黨第三軍和第五 軍,開始成為流亡緬甸的「雲南人」 的政治骨幹,並逐漸由緬甸向泰國 轉移。隨後在越戰的背景下,這些 緬泰孤軍深受[金三角|毒品問題 的影響和危害,在艱難的困境中生 存。前三十年間,隨着大陸與台灣 關係的變化和東南亞政治局勢的發 展,第一和第二代緬泰[雲南人] 逐漸適應了複雜的跨國政治環境。 後三十年間,隨着台海局勢逐步緩 和,緬泰「雲南人」的生存境遇有了 極大改善。滇、緬、泰三地貿易量 大增,貿易網絡和物流的方式又發 生了鉅變。

在六十多年來持續變化的東南 亞政治經濟格局中,隨着「雲南人」 勉力發展和經營維持的社會網絡的 擴展,他們在跨國貿易體系中扮演 的角色日趨重要;環境時時改變, 市場網絡中「人」與「物」的關係因 而長期處於持續變動的狀態; 商品 與物流、性別關係、資源配置方向 的調整變動等因素,總在不斷重塑 着這些政治漩渦中的社會活動者, 同時他們也在不斷發揮自己的創造 性和社會能動力,因而他們的生存 策略、抉擇與情感、個人感受與群 體生活等等,都與其身後一系列宏 觀、複雜的國家政治及經濟關係緊 密關聯。

## 二 「流動性」、「跨界」與 民族志方法

首先,本書是一本討論「邊界」 和「跨界」的方式與意義的民族志。 張雯勤以精巧的謀篇布局和細膩生 動的筆觸,層層鋪展開她所見的基 於民族國家、族群、市場、性別、 社群、宗教、親屬、家庭、朋友等 不同類別的「界限」;同時,又以一 個個精心布置的故事或個人生活個 案,來詳述這些「界限」的穩定性 或流動性與跨界的意義。重點是, 這些層層累疊的關係如何將「雲南 人」這一社會文化共同體的內在聯 繫穩固下來,又隨着他們的活動而 擴展?這種擴展不僅是時間性的, 也是空間性的。在這裏,「雲南人」 主要指作者以台灣作為立足點觀察 到的、1949年後流亡緬甸而逐漸發 展起來的那些與緬甸、泰國、台灣 和雲南聯繫密切的移民群體。

其次,這也是一本向讀者(特 別是對人類學了解不多的讀者)展 示民族志寫作[威力]的作品,可 以視為一部典範性的民族志,代表 了近年來海外華人研究、中國西南 與東南亞的網絡、邊界人類學、雲 南研究等社會人類學研究的最新成 果,因此在人類學教學和民族志方 法論的討論中必然佔有顯著的地 位。在書中,作者將一系列口述歷 史、人類學理論、社會史和內陸東 南亞近六十年間的政治變遷,置入 各章節所涉及的三代[雲南人]生 活變遷的個案中,經過精心編排和 剪裁,不着痕迹地建構了一套邏輯 清晰的論述框架,將國家政治、貿 易網絡、族群身份、性別等因素與 緬甸、泰國、台灣之間的「雲南人」 的社會文化建構,做了認真細緻的 梳理,讀來一氣呵成,故事輕鬆自 然、深入淺出,文筆清新流暢。此 外,不少人類學家在面對龐雜的田

作者撰寫這部民族志 的目的並不僅僅,其 「雲南人」引表中心化」 的立場和所以「去中心化」 的立場和國族歷史, 知面的國家政治制訂排 中心的群體實行或排斥取 可的群體實行或排斥取 等的國家政治策的國家政 野調查筆記和民族志材料時,常常 糾纏於千頭萬緒的理論概念和民族 志敍述的取捨之難,而本書的成功 之處就在於,作者沒有堆砌一些晦 澀拗口、生搬硬套的術語,卻能夠 將多層次、複雜的跨界社會關係藉 受訪者的敍述娓娓道來。

「雲南人」社群在緬甸、泰國、 台灣之間的聯繫,包括他們在雲 南、香港、台灣等地建立起來的貿 易網絡,以及這一網絡和家庭、親 屬等群體間不同類型的社會聯繫。 這一系列緊密的關係網,使得跨越 國家和地理空間的[雲南人]的社 群認同,能夠突破各種各樣的障 礙,得以長久維持。所以,這也是 一本有關「流動的社群」及其關係 網如何運作的民族志。「流動性 | 與 「跨界」可以看作是相輔相成的關 係,本書側重以「流動性」與「跨界」 的辯證關係,來理解和解釋[雲南 人」在緬、泰、台之間,基於流動 性和文化價值來跨越與擴展其社會 關係,建立大尺度的空間關係的方 法,並具體透過商品、性別關係、 觀念與知識的傳遞等手段,來超越 國家、市場、性別、家庭、年齡等 社會文化和政治經濟關係上各種各 樣的界限,據此「雲南人」既能長 久維繫着群體的穩定性,又能夠在 不斷的流動中發展他們作為整體的 **社群關係。** 

此外,這部作品也可視為近年來有關東南亞移民研究的一部突破性的代表作。一方面,它能幫助讀者理解民族志方法是怎樣建立起有關一個社群的知識,並使之與整體上的人類學有關人類社會的知識、理解和詮釋相連接,為人類學知識

建構增添新的內容;另一方面,它也能夠幫助讀者更深入具體地理解某一社群的文化建構過程,以及他們面對倏忽萬變的世界時迸發的創造力和選擇其生存策略的意志。除了對人類學、東南亞社會有興趣的讀者之外,這部民族志還能夠幫助從事與雲南、中國西南邊疆和海外華人研究相關的學者了解「雲南」作為一種文化和一種「社會網絡」的理論研究視角。

雖然緬泰「雲南人」的案例與 其他海外華人社群的生存與發展的 社會歷史背景殊異,但本書給予讀 者的啟發就是,在雲南之外—— 緬甸,作者觀察到一種[雲南人] 重建的或實踐的[雲南文化]是甚 麼樣的:這是一個生活在跨區域狀 態下的群體,他們能夠遠距離維繫 相互之間緊密的親屬網絡,他們的 文化策略更傾向於「熟人社會」之 間那種長久維持的信任和責任, 以及風險共擔的群體性。就這一社 群的性別關係而言,在家庭內外, 女性都扮演非常活躍的角色; 就宗 教與國家政治的聯繫而言,他們 始終保持着靈活性來實現其趨利避 害的選擇;就傳統的貿易、牲畜、 對地理聯繫的理解, 滇緬邊疆社會 的歷史性和地域性知識傳統是整 合和聯繫社群的重要文化紐帶。此 外,家庭、社群內部對「闖天下」 的鼓勵態度、半農半商的生計經濟 傳統、群體內部的公共財產制度, 成就了雲南人在雲南與雲南之外 能夠生存、發展的基礎性的文化 策略。

就此,作者解釋為何要寫這樣 一部著作時說: 我要問的問題是:誰是這些雲南移 民?他們為甚麼、以及如何能夠持 續遷徙流動,其活動和貿易的範圍 能夠跨越國家的邊界?這些活動又 如何影響了當地的、區域性的和跨 國的各類結構?同時,他們持續的 旅行又如何影響了雲南人的離散 社群?(頁15)

為了回答這些問題,作者借助「摩擦」(friction)、「旅行文化」(traveling culture)、「跨國民間領域」(transnational popular realm)、「權力的性別地理」(gendered geography of power),以及「流通」(circulation)等學理概念來分析「雲南人」社群的遷徙和經濟活動。作者指出,撰寫這部民族志的目的並不僅僅要為「雲南人」發聲,其重點在於以「去中心化」的立場和角度來檢討緬甸的國族歷史,挑戰以國家政治權力為中心、任意制訂對不同的群體實行或排斥、或收留的那種予取予奪的國家政治策略。

# 三 「雲南人」網絡的運作機制

作者針對不同問題,將相互扣 連的民族志材料分門別類,從歷 史、政治經濟、性別關係、移民與 貿易網絡等不同方向,鋪排不同的 故事或個案,對「雲南人」做了既 具體深入,又具宏觀視角的呈現。 她在「導言」部分點出,這本書以 受訪者生活史的敍述和作者深入參 與受訪者的家庭生活觀察所得的細 節,將緬泰「雲南人」與中國大陸 的歷史斷裂和他們家庭的分裂,植 入滇緬邊疆和緬北長期的政治動亂 與族群衝突的生活現實中,詳盡分 析了受訪者在經濟困境壓力下採取 的文化策略。作者透過受訪者的案 例與區域政治地理的關係,在敍述 中深入描繪了緬泰「雲南人」的流動 性和跨國經濟冒險的方式與過程。

作者首先檢討了相關研究的學 術史,指出前人研究的重點在於: 緬泰華人中的「雲南人」移民對當 地市場的了解已經相當深入全面, 加之他們內部獨特的信用關係,因 此對當地政治具有超平尋常的嫡應 能力和突出的風險承擔能力。不 過,作者希望走得更遠一些,將旅 居緬甸的「雲南人」做了歷史移民、 季節性移民和政治難民的區分,指 出其中約佔八成的旅緬「雲南人」 是1949年之後的政治難民及其後 代。作者決定「通過編織個人經 驗,以文本化的要素來描繪他們之 間相互糾纏的主體性和所遭遇的 摩擦 | (頁15)。她以跨地域聯繫為 切入點來討論「邊疆/邊界文化」和 行動的衝撞與摩擦,並指出這是一 種塑造了當今世界的多樣化衝突中 特別的社會互動類型①。因而, 「邊界」與流動的人群就成為整本書 各章節之間的邏輯聯繫的核心,像 [雲南人] 這樣的流動人群所經營的 跨地域的網絡聯繫,揭示了隱藏在 我們的生活中或者邊緣社群中的那 種[邊界的能動性],這一討論要點 超越了長期以來學術界討論東南亞 高地社會時簡單化的「中心一邊 緣」論述模式(頁15)。在緬泰華人 社會中,「雲南人」的流動性使得離 散的「雲南人」社群和他們的網絡

不斷擴展。作者更進一步追問,社 群的長期流動性怎樣形塑了社群的 離散性?

就全書的篇章結構而言,除了 「導言」之外,作者將全書分為三個 部分。第一部分為「移民史」(第一 至四章);第二部分為「跨國貿易」 (第五至七章);第三部分為短小的 「後記」。作者在如何引導讀者理解 當代緬泰「雲南人」的移民史這一 問題上花費不少功夫,以引起讀者 閱讀的興趣,敍述漸次深入,一步 步揭示了受訪者在特定歷史境遇中 交纏的主體性和傾注於生活變故之 中的情感與遭遇的挫折。在「雲南 人」流動的範圍與地理尺度之內, 「流動性」既包含了階級與社會地位 之間的互換,也意味着關乎性別、 身體、地理上的一系列跨越,因此 「邊界|針對着不同的社會情境、對 不同人的生活以及超越日常生活世 界的種種界限而言,又具有不同的 意義。

現將全書各章節的要點和邏輯 關聯進一步做些介紹:第一章題為 「在緬甸的日子——張大哥」,本 章藉受訪者張大哥的口述史,介紹 了1949年以來三代「雲南人」移民 如何在緬甸和泰國立足、發展的歷 史。1950年至1970年代,由雲南 流亡緬甸的部隊和各類邊疆地方武 裝(如雲南沿邊各縣的土司及士紳 團防武裝),在李文煥、段希文兩 位將軍的領導下,建立了以緬甸和 泰國北部為基地的國民黨第三軍、 第五軍建制,即後來新聞媒體所謂 的「緬泰孤軍」,他們直接聽命於台 灣國民黨政府的指揮②。這一章詳 細介紹了這些流亡緬甸的國民黨軍

隊隨着國際形勢的變化,逐步從緬甸撣邦遷入泰北山區的過程。每當在一個定居點短暫停留,他們都設法建立起自己的社群生活中心和中文學校。在1970年代,他們捲入了與緬甸共產黨武裝的戰爭,期間許多人從臘戍遷到東枝,1980年代初再經景棟進入泰國北部。在整個過程中,也不斷有一些士兵和家眷遷到台灣定居。1990年代之後,他們又與雲南故鄉和緬甸曼德勒等各地的親戚恢復了聯繫。

第二章題為「糾纏的愛——貓 妹 |。「貓妹 | 是一位在台灣當研究 生的撣(傣)族女孩的外號,貓妹 曲折的生活經歷、生活中的摩擦與 衝突的漩渦迫使她不斷地跨越各種 社會文化的界限,游離在性別、階 級、社群、國家等不同類別的社會 關係中,這些跨越改變了貓妹的命 運,也給她帶來持久的痛苦和挫折 感。貓妹在緬北山區長大,從小幫 家裏放牛、養馬、養騾子, 童年生 活就像傳統雲南農村的男孩女孩一 樣。1950年,因為「官僚地主」的 家庭出身問題,貓妹的爸爸和姑母 不得已從昆明經騰沖逃到緬甸,一 直以來, 姑母與貓妹一家的關係非 常密切,是她把貓妹的弟兄姐妹帶 到彬弄華文學校上學,又帶着他們 遷居撣邦首府東枝。後來貓妹考入 東枝大學,三年之後獲得獎學金到 台灣上大學和研究院。複雜的家庭 關係驅使貓妹一直在緬甸、泰國和 台灣之間奔波往環。

接下來的第三章題為「胸懷大志——父與子」,作者透過李先生 父子的經歷,詳述了一家兩代人如 何與國民黨第三軍和第五軍的命運

緊緊聯繫在一起。李先生出生於薩 爾溫江邊的長青山,與果敢隔江相 望,自認祖上來自南京應天府,是 追隨南明永曆皇帝流落緬甸的果敢 人。李先生在臘戌親國民黨中華學 校唸完了初中,又在親共產黨的中 山學校唸完了高中,隨後加入了國 民黨第三軍,於1968年回到了家 鄉長青山組織支持國民黨的民團武 裝。1973年後,李先生離開部隊, 轉行經商。在這一章中,李先生的 兒子李國光的生活史也一再提示讀 者,像李家這樣的「雲南人」與軍 隊之間的聯繫,構成了[雲南人] 社群生活的政治基礎。他們這一群 人與緬北不同的政治勢力之間存 在長期的摩擦,後來又直接捲入了 「金三角 | 鴉片貿易。在整個緬北 社會變革的歷史過程中,這群「雲 南人」不得不做出很多選擇,他們 既是參與者,也一直游離於不同層 面的權力關係之中。緬甸的孤立主 義政治、緬北的族群政治、東南亞 的「冷戰」,一再重塑了上世紀50、 60年代不同類別的流動方式與方 向:人群、資源、商品、資本、信 息等等。李國光1980年代到泰國 闖天下,還是得益於[雲南人]之 間的朋友和親屬的關係庇護,基於 長期的互助和忠誠,他最終也闖出 了一條自己的道路。

第四章題為「伊斯蘭跨國主義——雲南穆斯林」,強調「雲南回民」是緬泰「雲南人」中的一個重要成份。作者以回民的族群和宗教網絡來反襯「雲南人」中的內部差異性。緬甸傳統上將國內的穆斯林按來源分為四類,分別是南亞裔的嘎喇、羅興亞人、緬人穆斯林和雲

南回民,即潘泰(Panthay,緬北漢 話也稱他們為「漢朝回子」),這些 旅緬雲南回民大約兩萬人。跟漢人 一樣,雲南回民散居緬北各地,以 清真寺為中心,在各處組成聚居 區。因此,雲南回民的關係網絡也 依賴於中國回民普遍實行的經堂教 育制度和清真寺管理制度, 這又與 東南亞其他穆斯林的文化不同。此 外,雲南回民的親屬和貿易網絡也 遍及泰國、中東、台灣、日本、新 加坡、馬來西亞等地。這一章中, 作者通過景棟馬爺爺、眉苗沐大爹 等人的敍述,介紹了1873年杜文 秀起義被清朝政府鎮壓之後,雲南 回民進入緬甸的歷史、經堂教育體 系、回民的馬幫貿易傳統和跨區域 的通婚關係,這些聯繫成為維繫社 群的基本紐帶。而且,來自緬甸的 雲南回民也逐漸發展成為整合台灣 穆斯林社群的骨幹力量。台灣的回 民人口不多,在台北、桃園、高雄 各地的清真寺中,來自緬甸的雲南 回民一直是支撐宗教活動和伊斯蘭 宗教教育的基本社群。伊斯蘭、中 國背景、跨群體通婚等特性,成為 雲南回民在不同的地方脈絡下與其 他群體相區別的重要基本要素。根 據受訪者的詮釋,雲南回民是[以 漢從回〔教〕|的群體(頁121、125), 他們與漢人一樣堅守忠、孝、禮、 義的道德倫理。另一方面,在杜文 秀起義被清朝政府鎮壓後,一批流 亡緬甸的回民在班弄建立了緬甸回 民的聚居中心。回民善於經營馬幫 而且在緬甸經商的歷史久遠,因此 回民馬幫商人在「雲南人」社群中 起到很大的聯繫各地不同群體的 作用。

作者討論了緬甸實行 社會主義改革時期的 「雲南人」所控制的組織 易和貨物的組織文 與其背後的社會變響,以及這些變 對性別關係的影響,以及這些變響 是展示了自1960年代 以來「雲南人」跨界網 絡在緬甸玉石 份演的角色。 在第五至第七章,作者討論的 第一個重點,是緬甸和泰國之間的 跨界貿易的發展變化,特別在緬甸 實行社會主義改革時期,「雲南人」 所控制的貿易和貨物的組織流通與 其背後的社會文化影響,以及這些 變化對性別關係的影響;第二個重 點,是展示了自1960年代以來「雲 南人」跨界網絡在緬甸玉石貿易中 扮演的角色,尤其是2000年以後, 玉石貿易的網絡又再透過新發展起 來的海上貿易體系擴展到了香港及 廣州、揭陽等地。

從第五章開始,作者把書寫重 點轉移到貿易關係。該章題為「『走 夷方』——雲南的馬幫商人」,主要 介紹「雲南人」的馬幫體系。馬幫 其實是以騾子(即騾馬)作為役使 畜力,在中國西南和東南亞山區, 跨越山脈河流進行遠距離運輸和 貿易。在1960至1980年代緬甸的 社會主義化時期,大約80%的國內 消費是在黑市上進行的,特別是在 1980年代,70%從泰國走私到緬甸 的貨物是馬幫經撣邦馱運到緬甸 各地的。「雲南人」經營的馬幫在近 三十年間一直控制着緬甸的黑市貿 易。作者詳盡解釋了緬泰山區馬幫 的組織、走私的貨品、販運方法和 馬幫的社會網絡、交通體系,以及 與社會主義時代緬甸地下經濟的關 係和社會機制。此外,本章具體解 釋了緬甸國內的政治變化對鴉片貿 易的影響,以及從撣邦的臘戌、當 陽、景棟、大其力進入泰國美賽、 清邁的「雲南人」貿易網絡的運作 方法。這裏我們發現在雲南與緬泰 邊境之間,這一時期的貿易與流通 的結算和信用體系、馬幫的組織、

有關騾馬的訓練等,一直延續了明 清以來雲南各地傳統的貿易方式。 就這些運作機制的歷史延續性和當 代影響而言,「雲南人」的流動性、 離散性和遠距離親屬關係網絡同樣 也影響了緬泰孤軍和其他民團武裝 的組織運作,甚至在一定程度上影 響到了緬泰邊界地帶的國家能動性 的發揮,從而影響了滇、緬、泰之 間的跨國結構的延續和變化。

第六章的標題是「超越性別地 理——做生意的雲南女人」,主要 以邱大姐等幾位受訪者的經歷來檢 視婦女在跨越不同界別時的遭遇與 面臨的摩擦,從而解釋女性在面對 政治、經濟與社會文化等各式各樣 的斷裂時,她們的能動力是如何迸 發的。作為家庭支柱的女性如邱大 姐這樣,在滇、緬、泰間跑短途或 長途生意積累了財富之後,紛紛將 兒女送到國外留學或送到台灣上大 學。這些家庭婦女兼成功的生意人 總是想方設法去跨越那些意識形態 的、地理和身體的邊界。除了經營 她們的家庭、在緬甸建立起來的政 治經濟關係,以及親戚朋友關係網 之外,跨國流離的經歷也一再勉勵 她們努力打破過去習慣的社會活動 空間對她們的限制,可是,這樣的 突破又將她們拋入一個又一個難以 預知的困境,循環往復。在這一過 程中,緬甸土著婦女的經商傳統又 不斷鼓勵她們參與其中,無論漢人 環是回民婦女皆如此。作為讀者我 們也意識到,今天生活在雲南各地 的女性又何嘗不是如此?

第七章題為「玉石的貿易流 通——段家和彭家」,作者將不易 描述的緬甸與台灣、香港、中國內

地之間最為隱蔽的重要社會經濟網 絡,通過玉石貿易做總體上的鋪陳 和總結。歷史上,緬甸長期向中國 輸出玉石和翡翠,而且這一直是中 緬貿易中最重要和貴重的商品,同 時玉石又是跨越了不同文化意義體 系的特殊商品——傳統上中國人 認為「黃金有價玉無價」。緬甸玉 的主產地在克欽邦山區,但是隨着 1949年之後中國的政治變化,玉石 貿易的方式和產銷網絡都發生了巨 大轉變,這種轉變在1960年代之 後尤其顯著。就玉石貿易的問題, 作者指出[流通並非單向性的,流 通還意味着人與物的往還,信息、 知識、觀念、技術、文化產品、宗 教實踐等的多向流動」(頁210)。 她以段先生和彭先生兩位玉石商人 在緬甸、泰國、雲南、台灣、香 港、廣東之間建立經營的生意網絡 為例,將貿易知識和親屬關係作為 網絡的基礎層,具體解釋了與「玉」 這一特殊商品背後的文化價值和知 識流通的複雜關係。親屬關係與生 意密不可分,但是又與有關玉石的 地方知識體系緊密相關,所以玉石 成了最好的例子用以解釋知識、經 驗、技術和文化產品之間的關係。

具體而言,「雲南人」的玉石 貿易,將台灣、香港與緬甸的仰 光、曼德勒和雲南騰沖、廣東廣 州、揭陽等地連結為一個結構頗 為嚴密的產銷體系。緬甸政府在 1992年以前,將賭石合法化成為 明貨,但是克欽邦與緬甸政府就玉 石礦區的控制形成了長久的政治拉 鋸。在玉石貿易中,廣東揭陽商人 在玉石市場中也佔有重要地位,同 時傳統上雲南人一直是控制玉石礦 區的主要力量。隨着中國的改革開放和經濟發展,1980年代以後玉石貿易的中心重回中緬邊界的瑞麗、騰沖一帶,但是廣州和揭陽也成為新的珠寶業貿易加工中心。作者雖然並未觸及其中的融資與加工、銷售網絡等問題,但是可以想見,玉石貿易模式的轉變涉及到中緬雙方國家政策的變化與珠寶行業的變化,同時也與雲南旅遊業的發展息息相關。

#### 四 問題的延伸

總結而言,這本書以台灣為起 點展開對緬泰[雲南人]社會的研 究,其中一個重要的歷史條件就是 中國的內戰和國共的對立對邊疆和 周邊國家的影響。作為這一政治影 響的社會能動者,以滯留的緬泰孤 軍為組織的內核,親國民黨的[雲 南人」逐漸發展為一個特定的移民 群體。無疑,華裔[雲南人]社群 的成長,與1950至1980年代中國 社會的封閉和緬甸的社會轉型有着 密切的關係。就此而論,本書討論 的「雲南人」網絡,僅限於1950至 1980年代發展起來的、處於中國 大陸、緬甸、泰國和台灣的政治經 濟漩渦中的[雲南人]社群。畢竟, **這是一個涉及中國與東南亞之間的** 社會文化交錯與摩擦的歷史性的延 續及其當代發展的重要議題,因此 在本書討論之外,我們仍然懷有極 大好奇心,希望理解這一歷史動態 背後更加隱蔽的社會聯繫。

首先,歷史上中國與緬甸之間 的貿易規模巨大,貿易網絡也非常

複雜多樣,這些貿易和移民網絡對 當代社會的影響更是巨大,特別是 近年中、緬、泰跨國貿易的飛速發 展,早已重塑了緬泰[雲南人]與 雲南及其他地區,以至東南亞其他 華裔社群之間的聯繫,加之隨着近 年來台灣島內社會政治局面的變 化,緬泰「雲南人」與台灣的紐帶正 逐漸弱化。這説明,本書討論的緬 泰[雲南人]社群本身也正經歷着 重塑與雲南和台灣的聯繫網絡的過 程。緬泰[雲南人]群體也一直處 於「自我更新」的情景之中。作者對 **這方面的研究略為不足。其次**,自 1990年代以來,滯留的緬泰孤軍 逐漸歸化泰國,其對「雲南人」社群 的凝聚作用也逐漸萎縮;貿易方面 雖有波動,但是緬泰之間的毒品、 農產品和中國產工業品在1980年 代以來三十年間的貿易量仍然很 大,問題是,在第五章中作者就黑 市貿易量的估計,還不能夠清楚解 釋這些貿易網絡背後複雜的社會與 政治糾葛。此外,第七章關於玉石 貿易的部分,資料來源較為鬆散, 有泛泛而談之嫌,不像前幾章建立 在非常細緻的材料基礎上,説服力 還不夠強。就以上兩點來說,本書 對「雲南」與緬泰「雲南人」社群的 關係的討論還值得深入探究。

不過,通過閱讀本書,我們發現,在緬甸、泰國和台灣之間流動的「雲南人」總因其間一個強大的文化紐帶的維繫而顯得特別引人注目,正如本書指出的,他們具有一種突出的集體照顧的精神。以第三章有關果敢的討論為例,從事鴉片走私的軍隊就發展了一種集體財產的管理方法:一半鴉片貿易所得為公有,另一半所得為士兵平均分

配。在同一章中,李國光的經歷對 此作了更進一步的説明。當他到泰 國闖蕩時,他工作的工廠被查禁, 老闆也逃走了。剩下來的「雲南人」 將工廠的剩餘物變賣之後,也是將 所得平均分配。這樣的做法,多少 反映了雲南地方傳統中存在不同形 式的集體主義文化或強烈的維持 「村落共同體」的意識。

「雲南人」在緬泰的案例讓我 們得以從另一個視角來觀察雲南和 西南邊疆,我們看到,這樣的地方 傳統能夠一再複製、延伸到不同的 社會環境中去,並起到了重要的維 持群體凝聚力的作用。類似這樣的 維繫[雲南人]社群的文化紐帶和 社會機制,在支撐東南亞和台灣的 「雲南人」的離散性社會網絡中的作 用是十分顯著的,他們之間長期維 持着相互照顧的親密的關係; 在日 常生活中以共同的方言、共同的地 域想像來維繫群體中的忠誠與強烈 的歸屬感,這些文化價值和社會實 踐,都在緬泰孤軍等的生存經歷中 起到了關鍵作用,也值得我們在作 者的研究基礎上向歷史縱深及其當 代變化等維度繼續探討。

#### 註釋

- ① Anna L. Tsing, *Friction: An Ethnography of Global Connection* (Princeton, NJ: Princeton University Press, 2004).
- ② 覃怡輝:《金三角國軍血淚 史(1950-1981)》(台北:中央研 究院、聯經出版事業股份有限公 司,2009)。

**馬健雄** 香港科技大學人文學部 副教授